# دراسة استكشافية لتطور الخزف مرورأ بالعصور الإسلامية المختلفة An Exploratory Study on the Development of Ceramics Through Different Islamic Ages

محمد سمير محمد محمد الجندى

مصمم خزف

#### ملخص البحث Abstract:

كلمات دالة Keywords: الخزف الاسلامي، **Islamic Ceramics** 

العصور الاسلامية Ages, Islamic

للخزف الإسلامي أهمية ودوراً كبيراً في استمرار تطور المنتجات الخزفية في مصر وفي مختلف أنحاء الدول العربية والإسلامية، كما أن أساليب الإنتاج والتقنيات التي استخدمت في إنتاجه أصبحت الآن منتشرة حول العالم ومستخدمة في جميع الدول التي تنتج الخزف. هنا يقوم الباحث بعمل تجارب مختلفة لمحاكاة الخزف الإسلامي والتعرف على بعض التقنيات المستخدمة قديماً من خلال تطبيقها على أشكال مقتبسة عن الخزف الإسلامي معّ معالجة السطح بصورة عصرية. مشكلة البحث تكمن من خلال التساؤلات: هل من السهل محاكاة أشكال الخزفّ الإسلامي في صورة تجمع بين الهوية الأصلية والمعالجة بصورة معاصرة؟ ما هي التقنيات التي يمكن استخدامها للحصول على منتج خزفي معاصر ذو هوية إسلامية؟ أهداف البحث: الحفاظ على التراث الإسلامي، محاولة محاكاة التراث الإسلامي في صورة معاصرة. وكذلك التعرف على بعض التقنيات المستخدمة في إنتاج الخزف الإسلامي من خلال تجربتها. أهمية البحث: الاستفادة من التقنيات المستخدمة في الخزف الإسلامي قديماً للوصول إلى منتج خزفي ذو مواصفات جمالية، التوصل إلى دراسة تساعد على إحياء الخزف الإسلامي مرة أخرى ولكن في صورة معاصرة. منهج البحث: استخدم الباحث المنهج التحليلي في دراسة الخزف الإسلامي قديماً كما استخدم الباحث الدراسة التجريبية في تطبيق بعض تقنيات الخزف الإسلامي. وتوصلت الدراسة الى إن الخزف الإسلامي قد ترك لنا تركة كبيرة مليئة بالمعلومات والنتائج المختلفة والتي من خلالها نستطيع إحياء هذا النوع من الفنون في صور مختلفة، حيث توجد أعداد كبيرة من الخزفيات الإسلامية في المتاحف والأماكن الأخرى سواء في مصر أو خارجها والتي مدون عليها بعض المعلومات التي تعرفنا بهذا المنتج وبالعصر الإسلامي الذي أنتج فيه. كما توصلت كذلك لأن الخزف الإسلامي قد ترك لنا العديد من التقنيات المستخدمة في إنتاج وزخرفة الخزف والتي نستطيع من خلالها تطويرها للحصول على نتائج خزفية جديدة، مثل تقنية البريق المعدني والرسم فوق الطلاء الزجاجي والرسم تحت الطلاء الزجاجي الشفاف وغيرها، وهي تقنيات تعطى كل منها نتائج تختلف عن الأخرى مما يعطى تنوع واضح في نتائج الأسطح الخزفية.

#### Paper received 7th April 2017, accepted 10th June 2017, published 1st of July 2017

#### مقدمة Introduction:

اعتبر الثقافة محصلة التفاعل بين ثلاث علاقات: مع الله ( العقيدة والدين )، ومع الأخر ( المجتمع والطبيعة ) ومع الذات (الرغبات والغرائز والحاجات )، مما يعني أنها الجواب الذي تقدمه الجماعات البشرية لمشكلة وجودها، والحلول التي يوجدها الإنسان للمشاكل المطروحة عليه من قبل محيطه، والثقافة بهذا المعنى هي التجربة التي تلخص الجوانب الإبداعية والإجتماعية والسلوكية والعقيدية، والتي تسمح بالتمييز بين مجتمع وآخر وبين ثقافة وأخرى .

وكثيراً ما يبدو تعريف الثقافة مختلطاً بمفهوم الحضارة، إذ أن الثقافة إذا ابتدأت من الحاضر فإنها لا تستطيع أن تقطع علاقتها بالماضى حيث يقبع التراث الحضاري.

ومع تعاقب الحقبات التاريخية وظهور المجتمعات وما يصاحبها من تفاعل اجتماعي مستمر، تحدث التغيرات الاجتماعية والثقافية التي تحدد طريقةالحياة والأنماط الحياتية في تلك المجتمعات، فالقطعة الموسيقية أو اللوحة الزيتية أو القصيدة الأدبية أو النظرية الفلسفية ليس لها قيمة في ذاتها ما لم تحقق مطالب اجتماعية أو تعبر عن مشاعر وأحاسيس اجتماعية، فليس من الخطأ إذا قلنا " التراث الحضاري " بدلاً من " التراث الثقافي "، او " الأنماط الحضارية " بدلا من " الأنماط الثقافية " وذلك بدون تحديد فني بين اللفظين . والثقافة الفنية الإسلامية كان لها شخصية متفردة معمارية وفنية بدأت في رحاب المساجد وترعرعتفيه ثم انتشرت في جميع الأشكال الإبداعية كالخط والرقش والتصوير، وفي جميع الأشكال

هذه الفنون كانت من انتاج وصنع الفنان المسلم الذي تشرب ثقافة واحدة وتوسع فيها، وكان ولاؤه المطلق والمستمر إلى رب واحد، كان هو ملاده، وكانت أعماله وإبداعاته زلفي له، يقدمها بحرية وطواعية، فلم يكن هناك من إلزام ديني لإنجازها، وقد ولد الفن الإسلامي مع ظهور الإسلام وانتشاره، وتفاعل مع التأثيرات الفنية المختلفة التي وجدت في حضارات سابقة، كما أثر الفن الإسلامي في كثير من فنون البلاد التي فتحت للإسلام على مر العصور.

# الخزف هو واحداً من أهم الحرف اليدوية والفنية التي عرفها

الفنانين العرب منذ أن ظهر الإسلام، ويعتبر أهم سبب في هذا هو الدور الذي لعبه في تحقيق فكرة الحضارة الإسلامية على عدة أصعدة. ومن أهم الأسباب التي ساعدت على إظهار الخزف الإسلامي هي روح السماحة والتواضع التي نشأت عليها فكرة الين الإسلامي، حيث اختلف تماماً عن عن حياة العرب فيما قبل والتي كانت مليئة بالترف والفخامة واستخدام الخامات النفيسة مثل الذهب والفضة في الحياة اليومية، لذلك كان فن الخزف ذو شعبية كبيرة الفنانين العرب حيث كان لديهم الإستطاعة في تحقيق نتائج مدهشة باستخدام التقنيات المختلفة في جميع مراحل الإنتاج.

ومن جهة أخرى فقد حقق الخزف الإسلامي فكرة إشباع الاحتياجات اليومية لدى الناس سواء كانت الخاصة أو العامة، بحيث قام الخزافون بعمل بلاطات بأشكال مختلفة ليتم استخدامهم في تكسية الحوائط. بالإضافة إلى الأكواب والأطباق والسلطانيات والمز هريات والدوارق والقلل وأواني أخرى لاستخدامات مختلفة. ومن الواضح أن عملية تصنيع الخزف الإسلامي قد تطورت وتحسنت منذ أن دخل الإسلام أنحاء أخرى معروفة جيدا بتميزها في إنتاج الخزف مثل إيران، العراق، مصر ، و بلاد الشام.

للخزف الإسلامي أهمية ودوراً كبيراً في استمرار تطور المنتجات الخزفية في مصر وفي مختلف أنحاء الدول العربية والإسلامية، كما أن أساليب الإنتاج والتقنيات التي استخدمت في إنتاجه أصبحت الآن منتشرة حول العالم ومستخدمة في جميع الدول التي تنتج الخزف. هنا يقوم الباحث بعمل تجارب مختلفة لمحاكاة الخزف الإسلامي والتعرف على بعض التقنيات المستخدمة قديماً من خلال تطبيقها على أشكال مقتبسة عن الخزف الإسلامي مع معالجة السطح بصورة عصرية.

# مشكلة البحث Statement of the problem:

مشكلة البحث تكمن في التساؤلات التالية:

1- هل من السهل محاكاة أشكال الخزف الإسلامي في صورة تجمع بين الهوية الأصلية والمعالجة بصورة

#### معاصرة؟

 2- ما هى التقنيات التى يمكن استخدامها للحصول على منتج خزفى معاصر ذو هوية إسلامية؟

#### أهداف البحث Objectives:

- السعى الى الحفاظ على التراث الإسلامي من خلال محاكاة التراث الإسلامي في صورة معاصرة.
- 2- استكشاف عدد من التقنيات المستخدمة في إنتاج الخزف الإسلامي من خلال تجربتها.

### أهمية البحث Significance:-

- 1- الاستفادة من التقنيات المستخدمة في الخزف الإسلامي قديماً للوصول إلى منتج خزفي ذو مواصفات جمالية.
- 2- التوصل إلى دراسة تساعد على إحياء الخزف الإسلامي مرة أخرى ولكن في صورة معاصرة.

#### منهج البحث Methodology:

- 3- استخدمت الدراسة المنهجين الاستكشافي والتحليل التاريخي في در اسة الخزف الإسلامي قديماً.
- 4- استخدمت الدراسة المنهج شبه التجريبي في تطبيق بعض تقنيات الخزف الإسلامي.

# الإطار النظري Theoretical Framework: ثقافة الفن الإسلامي وفلسفته:

للثقافة الفنية الإسلامية شخصية تميزها عن غيرها، وأول ما يلفت النظر في شخصية الفن الإسلامي، هو أنه يتمثل في أشكال مجرده نباتية أو هندسية أطلق عليها اسم الرقش (Arabesque)، يختلط فيها أو يماثلها فن الخط العربي الذي تنوعت أشكاله حتى قاربت المائة شكل . وهذا الفن يتمثل في أشكال مشبهة محوره تقوم على التحوير وفقدان المنظور الخطي والكثافة (ملء الفراغ).

وما يميز الفن الإسلامي عن غيره من الفنون كالتي ظهرت في الحضارات اليونانية القديمة، أو الحضارة الأوروبية الحديثة، إن الفن الإسلامي أقام علاقة متفاعلة بين الفن والمادة، فالفن الإسلامي ظل وحيداً من حيث الرؤيا الجمالية والفلسفية، ومن حيث الغاية والوظيفة فيما هو يتنوع في تحليلها، سواء على المعدن أو الخزف أو الورق أو الحجر أو الطين ... فلم تؤثر المادة على الجوهر الفني، والتآلف الذي بين المادة والجوهر هو تآلف يشهد على غنى الجوهر الفني الفني لا على غنى المادة، على الفنون الأخرى التي عرفتها الحضارات .

والصفات الواحدة للفن الإسلامي عبر كل العصور وعبر كل الأنواع لا تعني أنه فن لم يتطور أو لم ينم، بل تعني أنه فن لم يغير في فلسفته وجماليته المستقلة على اساس التطورات السياسية والاجتماعية كما في الفنون الأخرى، والإضافات التي اكتسبها الفن الإسلامي بين عصر وعصر وبين نوع ونوع أنما هي غضافات لا تعد في الحقيقة كونها حلولاً جديدة أو احتمالات أو امكانات لتوالد مبدأ الوحدة الذي التزامه الفن الإسلامي، فقد حدث من ازدهار السلطة السياسية وانتقالها من مكان إلى مكان ومن زمن إلى زمن تطور في التقنيات، وفي إيجاد حلول جديدة، وتطويع مواد جديدة من دون أن يكون لذلك تأثير على الموقف الفلسفي أو الجمالي للفن الاسلامي.

#### الفن الإسلامي عبر العصور المختلفة:

انتشر الدين الإسلامي بعد هجرة الرسول محمد صلى الله عليه وسلم، وحيثما انتشر انتشرت حضارة غنية كان الإسلام أساسها النظري والفكري، ولأن الإسلام لم يكن متعدد المصادر ولم يكن مختلفاً في تأويله وممارسته رغم غزارة الإجتهادات فيه فإن الحضارة التي جاءت عنه كانت موحدة رغم غزارة الإبداع وتنوع أشكالها، وقد تأثر الفن الإسلامي بالحضارات السابقة له في البلاد التي دخلها كما أثر فيها.

#### الفترة العباسية:

عندما ظهرت الدولة العباسية (132-447هـ) نقلت العاصمة إلى

بغداد القريبة من المدائن عاصمنة الساسانيين وظهر النفوذ الفارسي الذي شجع انتشار الثقافة الفارسية في البلدان الاسلامية، مما كان له اثر الكبير في الثقافة الاسلامية التي كانت متأثرة حتى ذلك الوقت بالتاثيرات الكلاسيكية الموجودة في سوريا، وكان من نتائج انتشار الثقافة الإيرانية على يد العناصر الفارسية بدء حقبة جديدة في الفن الإسلامي تظهر بها المؤثرات الفنية الساسانية، في الوقت الذي قلت فيه الأساليب الهيلينسيتيه والبيزنطية، كما تأثر الفن العباسي بالثقافة التركية التي ظهر نفوذها لأول مرة في العصر العباسي حيث اكتسب الفن الإسلامي عناصر وأساليب زخرفيه مستمدة من أواسط آسيا لم تكن معروفة في الفن الساساني ولا البيزنطي، وظهر ذلك في الحفر المشطوف في المنحوتات الحجرية والجصية والخشبية، وكان من نتيجة امتزاج الثقافتين الفارسية والتركية على المسلمين في العصر العباسي دخول أشكال زخرفية جديدة للفن الإسلامي كالزخارف المجردة المحورة عن العناصر الطبيعية وتطور زخرفة التوريق وهو ما عرف بعد ذلك بالرقش (الأرابيسك )، ومن أهم انجازات الفن الإسلامي في العصر العباسي اكتشاف طلاء الأواني الخزفية بالبريق المعدني.

وقد خطت الفنون الإسلامية في العهد العباسي المبكر خطوة كبيرة في اتجاه دعم إسلامية وسائل التعبير المستوحاه من التقاليد الشرقية، حتى أن الفن الزخرفي لم يعد منذ ذلك التاريخ يذكرنا إلا من بعيد بالفنون التى تأثر بها، وقد بلغ الطراز العباسي أوج عظمته في مدينة سامراء في القرن الثالث الهجري / التاسع عشر الميلادي وانتشر منها إلى سائر ديار الإسلام



مآذنة مسجد سامراء الجامع848هـ

ورغم استقلال ولاة بعض البلدان التابعة للدولة العباسية عن العباسيين بسبب ضعفهم إلا أن الطراز العباسي ظل سائداً في تلك الممالك بالإضافة إلى طرزهم المحلية، مثل الطولونيين والبوهيميين والسمانيين والغزنويين.

## الفترة الفاطمية:

وكانت عاصمتهم القيروان (358-567هـ) ثم انتقلت العاصمة إلى القاهرة بعد غزوهم لمصر . ويعتبر العصر الفاطمي بمثابة بداية ثانية للفن الإسلامي في مصر .

وكان الفن الفاطمي في شمال أفريقيا متأثراً بالأساليب المغربية والأموية، وفي القاهرة ازدهرت العمارة والفنون وتميزت بعناصر زخرفية تشهد على ما بلغه الفن الفاطمي من ازدهار، كما تأثر الفن الفاطمي بالثقافة الفارسية نظراً لأن الفاطميين كانوا شيعة المذهب، وكان لهم رأي خاص في نفور الإسلام من الزخارف الأدمية، فنلاحظ أنهم اكثروا من استخدامها .

وكانت الرسوم الأدمية والحيوانية هي العنصر الرئيسي في زخارف مصنوعاتهم الخشبية والعاجية، كما أقبل فنانوهم على استخدام هذه الرسوم في زخارف الخزف الفاطمي ذي البريق المعدني الذي أجادوا صناعته.



شكل (1) سلطانية خزفية من العصر الفاطمي

ظهرت بعد ذلك الكثير من الطرز الفنية الإسلامية في الدويلات المتعددة التي دخلت تحت لواء الإسلام مثل الدولة السلجوقية والذي يرجع الفضل إلى فنانيها في إدخال فن صناعة السجاد إلى العالم الإسلامي، حيث عرف المسلمون السجاد عندما دخلت قبائل التركمان الرحل في الإسلام في القرنين الثامن والتاسع الميلادي. والطراز الأيوبي في مصر وسوريا (567-648هـ) والذي ظهرت فيه بعض التأثيرات البيزنطية والسلجوقية، ولم يخلف لنا العصر الأيوبي الكثير من العمائر الدينية وذلك لإنشغالهم بالحياة العسكرية والحروب التي تخللت عصر هذه الدولة.

كُما تُعْتبر الفَترة المغولية في ايران (615-735هـ) ذات تأثير وأهمية في تاريخ الفن الإسلامي حيث دخلت عليه عناصر صينية حديدة.

و هكذا في الفترات المملوكية والعثمانية نلاحظ تأثير الفن الإسلامي بالكثير من الأساليب الفنية والثقافات التي تميز البلاد والتي دخلها الإسلام على مر العصور والفترات فمنذ العصر الأموي مروراً بالعديد من العصور المختلفة والدويلات وصولاً للفترة العثمانية. الخزف في العصور الإسلامية:

يعتبر فن الخزف من أهم الحرف الفنية التي مارسها الفنان العربية منذ أن توطدت علاقاته بالإسلام في مختلف البلاد العربية، وذلك لأن الخزف حقق فكرة الحضارة الإسلامية في جوانب متعددة، ومن الأمر المسلم به أن روح الإسلام السمحة لا تتمشى مع الترف واستعمال الخامات الغالية كالذهب والفضة، ولذلك اقبل الفنانون المسلمون وخاصة العرب منهم على فن الخزف اقبالاً عظيماً واستطاعوا أن ينتجوا خزفاً على مستوى عالى في قيمته الفنية، ولم يكتفوا بذلك بل وصلوا إلى أن يكون إنتاجهم الخزفي في الأواني والتحف المختلفة يصلح من حيث الفخامة والجمال لأن يكون بديلاً لأوانى الذهب والفضة وذلك باستعمالهم للبريق المعدني الذي يعتبر صفة خاصة انفرد بها الخزف الاسلامي.

وقد تعددت أساليب إنتاج الخزف كما تعددت الزخارف التي يحلى بها هذا الإنتاج فاستعمل الرسم بالألوان تحت الطلاء الزجاجي الشفاف، كما استعمل التذهيب فوق الطلاء وكذلك الحفر والتخريم والمينا فضاء فضاء في البريان المعادني المختلفة والمهارة الفائقة في عمل الرسوم والزخارف المختلفة على الاواني بالفرشاة مباشره في ثقة وسيطرة وتحكم تدل على أنه كان يعمل في مراكز الخزف فنانون متخصصون في على أنه كان يعمل في مراكز الخزف فنانون متخصصون في الرسم والحفر يقومون بزخرفة هذه الأواني طبقاً للتقاليد الإسلاميه في النزوع نحو التجريد والتبسيط وإغناء السطح المطلوب زخرفته بوحدات متنوعة دون الإهتمام بمطابقة الشكل الطبيعي وهو نفس بوحدات الذي نلاحظه في زخارف النسيج والمعادن والخشب .

وقد شمل الخزف جوانب متعددة من احتياجات الناس اليومية سواء إن كانت هذه الاحتياجات خاصة أو عامة فقد صنع الفنان المسلم بلاطات الخزف على أشكال مختلفة لكسوه الجدران وكذلك بعض المحاريب والفناجين والأقداح والكؤوس والصحون والسلاطين

والأكواب والقوارير والأباريق والازيار والمسارج. وقد تقدمت صناعه الخزف في العصور الاسلاميه تقدماً عظيماً منذ أن فتح المسلمون أقطاراً كثيرة ذات تراث عريق في مجال هذا الفن وخصوصاً إيران والعراق ومصر والشام وتم إنشاء المدارس الفنية في عهوده المزدهرة ودب الإنتعاش في كافة مرافق الحياة.

ومما يميز هذا العصر الروح المقدسة التي اقتضتها الحكمة الإسلاميه في نشر العقيدة الجديدة بنبذ عبادة الأصنام مما دفع الفنان المسلم أن يغطى تماثيله وصوره الأدميه والحيوانية بشبكة من الزخارف الرائعة الجمال التي من شأنها أن تعيد صياغة العمل وتخرجه عن طبيعته الأدميه والحيوانية فجناح الطائر يتحول بقدرة ابتكارية إلى فرع نباتى أنيق !! ولم يكتف الفنان المسلم بزخارف الأرابيسك المعروفة بل اقتبس كثيراً من الوحدات الزخرفيه من الفن الصيني حيث كانت معظم أقطار الإمبر اطورية الإسلامية تستورد كميات كبيرة من الخزف الصيني العريق وهذا ما أكدته تنقيان حفريات البحث الأثرى في الفسطاط وسامراء وغيريهما من مراكز الإنتاج الفني في عهود الإسلام المختلفة.

وقد قامت نهضة إسلامية في صناعه الخزف في بداية القرن التاسع الميلادي/الثالث الهجري, ويرجع المؤرخون سببها إلى التحف الخزفية التي استوردها الخلفاء العباسيون من الصين في عهد أسره تناج والتي حكمت الصين ما بين 618هـ/908م، وقد أجاد الفنانون المسلمون تقليد هذا النوع من الخزف لدرجة أنه يصعب بل يستحيل أحيانا التمييز بين ما هو أصلى من الصين وما هو محلى إسلامي فقد ابتكر المسلمون الأواني الخزفية ذات البريق المعدني لتكون بديلاً للأواني الذهبية والفضية التي حرم الإسلام استعمالها، وهذا الخزف ذي البريق المعدني هو فن إسلامي خالص وانتشر هذا النوع من الخزف في باقي أنحاء الامبر اطورية الاسلامية وخاصة في مصر حيث عثر بين أطلال الفسطاط على عدد وفير منها ترجع إلى العصر الطولوني كما اشتهر إقليم جاروس الايراني وكذلك إلى العصر الحية والكتابة في نقوشه الإسلامية.

كما انتشر الخزف في مصر في العصر الفاطمي وتعددت موضوعاته الزخرفيه حيث انفردت زخارفها برسوم تشكيلات من الأرابيسك الرائعة ممتزجة بالخطوط والكتابات ورسوم الحياة الشعبية المصرية كموضوعات متكاملة تتوسطها في بعض الأحيان صور لشخصيات معروفه في الحياة العامه.



شكل (2)

وقد تعددت أساليب صناعه الخزف وأساليب زخرفته أيضا وتعددت أيضا أنواع الخزف في كافه العصور الإسلامية خاصة في العصر العباسى والفاطمى....

وقد قام الباحث بعمل تجارب يحاكى بها التقنيات والأشكال المختلفة في الخزف الإسلامي ،حيث اختار بعض الأشكال العصور المعدني.

# رً - مرحلة البحث ورسم الاسكتشات التخيلية (التجربتين الأولى والثانية):

تم البحث عن بعض الأشكال المختلفة من نماذج الفن الإسلامي والمتمثلة في الفازات، الأطباق، السلطانيات، الأباريق، المشكاوات وغيرهم و قد تم اختيار هذه الأشكال التجربة لاختيار من بينهم أفضل ما يتناسب معه تطبيق التجارب عليه ،و تم رسم السكتشات التخيلية لأشكال الزخارف التي سوف تطبق عليها وتحديد المقاسات التي سوف تنفذ بها.

## الأشكال الأربعة التي تم اختيارها والاسكتشات التي تم عملها:



الإسلامية المختلفة وقام بمعالجة سطحها الخارجي بصورة معاصرة ليحقق فكرة الجمع بين الأصالة والتطوير. وهنا استخدم الباحث تقنية البريق المعدني لكي يعالج بها أسطح الأشكال من الخارج. المراحل التي تم اتباعها لتطوير أسطح الأشكال الخزفية الإسلامية:

1- مرحلة التفكير: كان التفكير منذ البدء هو كيفية إعادة زخرفة الأشكال الخزفية الإسلامية وإعادة معالجة الأسطح سواء بمعالجة لونية مختلفة أو نوع زخارف مبنى على التصميم الحديث.

1) التجربة الأولى: اختيار أشكال مجسمة إسلامية واستبدال الزخارف الموجودة على سطحها بأخرى بحديثة، مع تجربة تقنية الاختزال داخل الفرن luster وplaze



شكل (3)



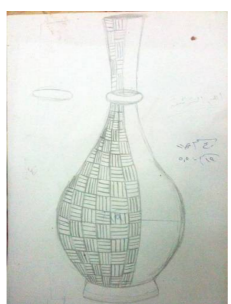


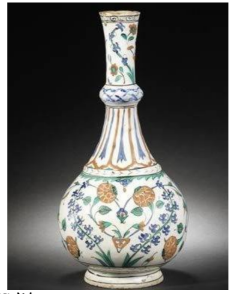
شكل(4)





شكل(5)





شكل(6)

#### 3- مرحلة التشكيل:

تم تنفيذ الأشكال الخاصة بالتجربتين الأولى والثانية على دولاب خزفي خشبي بالمقاسات المتفق عليها باستخدام طينة أسوانلي مضاف إليها نسبة 20% جروج (كسر فخار)و ذلك لسببين:

 1- عدم انهيار الأشكال التي تعلو عن 30سم.
 2- تحمل القطع للصدمات الحرارية أثناء الحريق المختزل. حيث تم الانتهاء من التشكيل في يوم واحد لأشكال ويومين لأشكال الخرى كما تم تشكيل شكل في ثلاثة أيام، وتم عمل مرحلة إزالة الزوائد وعمل الكعب (الجرد) لجميع الأشكال في يوم لاحق.





شكل (7) الأشكال الأربعة بعد تنفيذهم على عجلة الخزاف حيث تم تنفيذ القطعة على الدولاب في يوم وإزالة الزوائد وعمل القاعدة في

#### 4-مرحلة الزخرفة والتجفيف:

اعتمدت الزخارف على بعض الأدوات التي ساعدت في عمل أشكال متكررة ومنتظمة حيث تم استخدام حقنة حديدية يتم تركيب وشوش لها حتى تخرج الزخارف الطينية على هيئة أشكال مختلفة يتم تغيير ها بتغيير الوشوش(extroader). كما تم استخدام نوع من الأدوات على شكل ختم تعطى زخرفة متكررة من الزخارف

## البارزة والغائرة (stamps).





شكل (8) الأشكال الأربعة بعد إضافة الزخارف الطينية لها. 5- مرحلة الحريق الأول(البسكوت):



شكل (9) شكل الفرن بعد فتحه

المعدني) ،بالاضافة لوضع بعض الخامات

تم حريق الأشكال الخاصة (بالتجربتين الأولى والثانية) على درجة 950م في فرن متوسط، حيث كانت نتيجة الحريق جيدة والأعمال نضجت جيداً ولم يحدث أي كسر أو انبعاج أو شرخ بأي شكل من

# 6- مرحلة تطبيق الطلاء الزجاجى:

كان في اختيار الطلاءات الزجاجية ضرورة في استخدام الخلطات



المركب بها الأكاسيد المعدنية مثل (النحاس، كربونات النحاس، الحديد، نترات الفضة، البزموت) وذلك لإعطاء نتيجة بها (البريق

و الأكاسيد الملونة الأخرى التي تساعد على تغير الدرجات اللونية في كل نتيجة و قد تم تطبيق الطلاء عن طريق تقنية الرش باستخدام مسدس رش، مع استخدام الفرشاة لإعطاء بعض التأثيرات لبعض





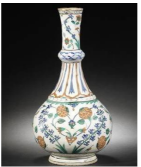
شكل (10) الأشكال الأربعة أثناء وبعد طلائهم باستخدام مسدس الرش

القاء (الأفونيا) بدءًا من الدرجة المذكورة وعلى عدة مرات وحتى درجة 600م.وتم فتح الفرن في اليوم التالي.

صور الأعمال بعد الحريق والصور الأصل:

















شكل (12)

#### :Results النتائج

- 1- إن الخزف الإسلامي قد ترك لنا تركة كبيرة مليئة بالمعلومات والنتائج المختلفة والتي من خلالها نستطيع إحياء هذا النوع من الفنون في صور مختلفة، حيث توجد أعداد كبيرة من الخزفيات الإسلامية في المتاحف والأماكن الأخرى سواء في مصر أو خارجها والتي مدون عليها بعض المعلومات التي تعرفنا بهذا المنتج وبالعصر الإسلامي الذي أنتج فيه.
- 2- إن الخزف الإسلامي قد ترك لنا العديد من التقنيات المستخدمة في إنتاج وزخرفة الخزف والتي نستطيع من خلالها تطوير ها للحصول على نتائج خزفية جديدة، مثل تقنية البريق المعدني والرسم فوق الطلاء الزجاجي والرسم تحت الطلاء الزجاجي الشفاف وغيرها، وهي تقنيات تعطى كل منها نتائج تختلف عن الأخرى مما يعطى تنوع واضح في نتائج الأسطح الخزفية.
- 3- ترك لنا الخزف الإسلامي عدد لا حصر له من الأشكال الخزفية بمختلف استخداماتها والتي تساعدنا على سهولة إيجاد تصميمات ذو هوية.ومنها الأطباق، السلطانيات، الأواني، البلاطات، القدور، النرجسيات، وحدات الإضاءة وغيرها.

#### التوصيات Recommendations:

- 1- الاهتمام بالخزف الإسلامي وبلورته في أرجاء العالم الإسلامي ومحاولة إحياءه مرة أخرى ليقدم بصورة معاصرة تجمع بين الهوية الأصلية والحداثة.
- 2-الاهتمام بالمتاحف التي يتواجد بها الخزف الإسلامي مثل

- متحف الفن الإسلامي بباب الخلق ومتحف الخزف الإسلامي بالجزيرة، وفتح أبوابهم للجميع للتعريف بثقافة الفن الإسلامي بشكل عام والخزف بشكل خاص.
- 3-الاهتمام بوضع مادة للخزف الإسلامي في كليات الفنون المختلفة للتعريف عن هذا المجال الواسع ومساعدة الطلاب على الاحتكاك به للاستفادة منه إما بطريقة مباشرة أو بالاقتباس منه

#### : References

- 1- عفيف البهنسي (1986)، الفن الإسلامي،
- 2- مصطفى الخشاب، (1977)، دراسة مجتمع، مكتبة الأنجلو،.
- 3- أسامة الخولى، (2011) "العرب والعولمة"، مركز دراسات الوحدة العربية، بحوث ونقاشات.
- عبد العزيز الدولاتي(1994)، الفن الإسلامي"الجزء الأول،
  المنظمة العربية للتربية والثقافة والعلوم"، تونس.
- 5- سمير الصائغ، (1988)، الفن الإسلامي، دار المعرفة، بيروت،.
- 6- دافيد رايس، الفن الإسلامي (1977)،، مطبعة جامعة دمشق،